
October 25  (Friday), 2024A-10

Custom Furniture

佛光山達拉斯講堂   I.B.P.S. Dallas
1111 International  Parkway,Richardson,TX75081

Tel : 972-907-0588  Fax : 972-907-1307
E-mail : dallas@ibps.org   www.ibpsdallas.org

佛 光 菜 根 譚

星雲大師╱Venerable Master Hsing Yun

� e Merit Times
Dallas為人媳者，要孝順翁姑；

為人妻者，要敬事夫婿；
為人母者，要慈愛兒女；
為人妹者，要和睦兄弟。

須菩提——解空第一
文╱星雲大師

十大弟子傳

生活快門

台灣風味

創藝綠生活

徐謙 ‧ 物猶如此文與圖／陳玉姑

文與圖／但漢蓉   

文與圖／蘇佳欣

文／林少雯

求知惜物起而行

檸檬好食

粉紅甜心

鵲替哺

須菩提一聽，會心一笑，回讚天
人說道：

「般若會上，佛陀宣說的無上甚
深微妙法門，哪知你們在護持道場
的時候，已信受領解，謝謝你們美
麗芬芳的天花，願此天花，其香遍
滿人間和天上！」

須菩提說後，天人又再作禮，徐
徐的隱沒在雲端裡。天人的雨花讚
歎，除了佛陀，唯有須菩提尊者，
才有這殊勝的光榮！

一一、天人奏樂問病
常常住在耆闍崛山的須菩提，有

一次忽然四大不調，病魔纏繞著他
，使他的身心感到非常疲勞不安。

一位聖者修行德行很高，也會患
病？很多人對之感到不解。其實，
業報所招感的人的色身，是有為法
，既是有為法就免不了苦空無常的
現象。須菩提是一位體證聖果的聖
者，他的精神早已獲得解脫，但有
為的色身尚在，有為的色身是世間
法，當然要受世間上生老病死的循
環。

須菩提病得很重的時候，就把臥
具展開來鋪在地上，自己在上面結

跏趺坐，端身正意的思惟道：「身
體的病苦是從哪裡來的？要怎樣才
能遠離病苦呢？」須菩提深切的反
問自己，隨後又思惟道：「引發身
體病苦的原因，有的是過去的業報
現前，有的是現生緣違的關係，用
醫藥是不能徹底根除的，唯有深信
因果，懺悔罪業，修習禪觀，從心
不苦而做到身亦不苦。」

須菩提尊者有了禪觀和正念以後
，頓時感到身心非常輕鬆自在，一
點病都沒有了。

正在這時，護法的天帝釋帶領五
百天人以及很多的波遮旬樂神，從
天上降臨到耆闍崛山。天帝釋隨即
命令波遮旬吹奏慰問的音樂。受命
的樂神走到須菩提的面前奏起琉璃
琴，五百天人隨著歌唱道：

尊者的德望比天高呀！
尊者的修行比水長呀！
渡過生死海，
息滅有為火，
老病的痛苦就能斷除。
行業若懺除，
垢穢能滅盡，
願尊者從禪定中去體悟。
尊者的病苦即消除呀！
尊者的法躬即痊癒呀！ （待續）

言語道斷
佛 法 真 義

文／星雲大師

檸檬乾果是最天然、無添加的裸食
零嘴，作法很簡單，將冰箱醃漬好的
「蜜檸檬」檸檬片乾取出鋪平放在不
鏽鋼盤子上，放在烈日下曝晒約3~4
小時，再放回冰箱的蜜檸檬汁液中，
吸飽汁液，隔天一樣的方法再晒乾一
次，晒得很乾就可以室溫保存，晒得
不夠乾就冷藏保存。

小訣竅
◆做天然檸檬裸食果乾，檸檬量約

需3～5斤，即為「蜜檸檬」食材的6
～10倍量，醃漬起來的風味才會比較
濃郁好吃，一次做起來的分量才會足
夠。

◆蜂蜜的量可以改成砂糖或冰糖，
因著檸檬的品種不同，也可以選擇合
適的口味，調整鹹、甜度。

檸檬
◆現代醫學研究，檸檬富含維他命

C、維他命B1、維他命B2、檸檬酸，
可抗氧化、抗自由基，促進肌膚的新
陳代謝及抑制色素沉著等、預防和治
療壞血病及排毒等功效，有助於人體
的血液循環及鈣質的吸收。

◆檸檬皮中的檸檬苦素（Limonin
）、檸檬精油（Limonene）、香豆
素（Coumarins）及天然類黃酮（
flavonoids），於抗病毒、抗腫瘤等作
用更顯著，檸檬皮中的白色纖維果膠
（Pectin）富含水溶性膳食纖維，有
調節血糖、血脂和潤腸通便等作用。

◆芳香的檸檬精油，更能提神醒腦
、放鬆血管、對抗發炎，紓緩肌肉或
關節的疼痛，連同檸檬皮一起食用更
好。

蜜檸檬
食材：

檸檬2~3顆約300公克（多品種可增

加風味）、蜂蜜約250公克、冰糖2~3
大匙、梅乾5~6粒、天然鹽1茶匙、天
然釀造醋50c.c.（酌量，可不放）。

作法：
①將檸檬切成薄片，罐底先放入梅乾
，再將檸檬片裝滿玻璃瓶，約八分滿
左右，再灌入蜂蜜，撒上鹽巴，鋪上
冰糖封口隔絕空氣，防止檸檬片氧化
變黑、發霉。

②靜置室溫3天後，以乾淨湯匙翻拌
均勻，品嘗之後在最佳風味時放入冰
箱冷藏，可以防止檸檬苦素釋放，繼
續變苦。

③檸檬繼續在冰箱發酵大約7~10日更
加入味之後，可以夾幾片沖泡冷飲或
氣泡水，生津解渴；也可以沖泡熱水
，紓緩感冒症狀。

〈鵲替哺〉這則故事，出自古籍《
聖師錄》。寫的是鵲鳥有慈心，這種
慈心，是懂得「幼吾幼以及人之幼」
的儒家精神，也是一種至高無上的愛
心。

這故事發生在一座大慈山裡，山上
有許多可以雙手合抱的大樹，其中一
棵大樹上住著兩隻鵲鳥，牠們各自成
家，有了自己的窩巢。

這兩個鳥家庭成了鄰居，母鵲鳥分
別生下愛的結晶，也孵出了雛鳥，兩
位鵲鳥媽媽很幸褔地撫育著自己的孩
子。

但，真的是天有不測風雲。
其中一位鵲鳥媽媽外出尋找食物時

，不幸被凶猛的鷙鳥捉走了，再也無

法照顧鳥窩中嗷嗷待哺的雛鳥。小鳥
肚子餓了，吱吱吱地叫著，聲音急切
又悲傷，張開著大嘴等待媽媽餵食，
然而索食的叫聲再大，也喚不回親愛
的媽媽了。

大樹上的另一隻鳥媽媽，聽到鄰居
雛鳥哭叫著找媽媽，感到十分奇怪，
牠們的媽媽呢？怎麼不見了？

牠等了又等，始終沒等到鄰居鳥媽
媽回巢，想必是凶多吉少，然而巢中
的雛鳥卻不知道，牠們已經失去母親
了！

鄰居鳥媽媽慈悲心起，竟飛到失恃
的小鳥身邊，將牠們一隻一隻銜回自
己的窩裡，當成親生孩子般撫育。

鵲鳥有情，那是有情眾生的天性，
也能懂得「幼吾幼及人之幼」的仁愛
精神，人何不如？故事看起來很簡單
，但在現實生活中，無私的大愛一點
都不容易！責任重大的鳥媽媽，要撫
養自己的孩子已經很辛苦了，現在又
多了鄰居的孩子，辛苦是加倍的，真
的不是一件簡單的事啊！

夏至的隔天，我愛上巴克禮公園的
扶桑花，粉紅甜心的她眉眼帶笑，興
高采烈地開著。明明是初次相遇，卻
有「好懷念」的感覺。忍不住想拍下
她的美麗，天氣這麼熱，花開花落相
當短暫，或許只有一天便結束了。

小時候，外婆家門口有大紅花，就
是大朵的紅色扶桑花。外婆常把花朵
摘下來，教我吃花蜜，也會把紅花戴
在我的耳朵上，稱讚我好可愛。這個
美好的回憶，雖然已經過了半世紀，

卻像是昨天才剛剛發生的。長大以後
，卻聽說一俗語：「圓仔花不知醜，
大紅花醜不知。」其中所指的大紅花
，就是我小時候常戴的那種花。可惜
的是只留下記憶，並沒有留下照片，
但我猜外婆應該沒聽過這句話吧！

為此，我還特別去找書來看。根據
《台灣諺語的文學植物筆記》一書的
解釋，大紅花是過去民間常見的花種
。鄉間民風保守，只有精神異常的婦
女才會在頭上胡亂配戴這兩種花。因
此民間認為這兩種花，算是不好看的
「醜花」，自以為美豔絕倫，都不知
醜。

現在我遇見有如粉紅甜心的扶桑花
，已經沒有衝動要摘下來戴頭上，而
且再也不會有人稱讚我可愛了。我只
好多拍照留念，分享給朋友欣賞，讓
她的美麗留在我的手機，你說粉紅甜
心是不是很可愛呢？

在台灣，隨處可見舊衣回收箱。美
西南加州大學校園轉角一隅，立著大
型的「舊書回收箱」，倒吸引了我的
目光。

加州大學校園幅地遼廣，建築之美
引人流連，駐足凝望，嚮往之情油生
。著名的學術殿堂，對知識的追求與
惜物，在偌大的校園悄然出聲，於「
舊書回收箱」可見一斑。

只要是前人文字與心血，後人的我
們皆應抱持敬重心予以珍惜，這份文
化之惜，是不分國界與族群的。

佛教講「言語道斷」，禪宗更主張
「不立文字」。然而佛陀住世說法四
十九年，佛教留有三藏十二部經、一
百多卷的大藏經傳世；乃至禪宗的語
錄、公案，也是不計其數。這豈非矛
盾？

其實，一點也不矛盾，一點也沒有
衝突。所謂「言語道斷」，主要是佛
教有一些第一義諦的義理，尤其是關
於證悟的境界，那是「如人飲水，冷
暖自知」，必須透過自己親證，才能
體會其中的奧妙，不是語言所能形容
的。而禪宗的「不立文字」，也不是
說不要文字，只是叫人不要執著於文
字。因為語言文字只是「標月指」，
是指引我們見到月亮的方便，但手指
畢竟不是月亮，因此佛陀及古德們才
要苦口婆心的叮嚀，深怕我們「因指
忘月」。

只不過語言文字雖然不究竟，所謂
「一落言筌，便成謬誤；一經道破，
已非真實」。然而佛法還是要透過語
言文字的傳播，才能流傳後世，所以
藏經被視為法寶，無比珍貴。

甚至不只學佛需要語言文字為方便
，就是日常生活裡的待人接物，也要
靠語言文字來傳達思想、溝通意見。
所謂「活到老、學到老」，我們的一
生，時時刻刻都需要依賴語言文字，
才能與人互動，才能不斷學習、成長
；沒有了語言文字，我們可能就會束
手無策，寸步難行。

尤其，語言文字的力量很大，所謂
「一言令人生，一言令人死」、「一
言以興邦，一言以喪邦」，語言如果

圖／pexels運用得體，則處世潤洽，和合無諍；
表達不當，就容易引起誤會，傷人又
不利己。

不過，語言文字雖然重要，但有些
時候卻是話說得愈少愈好。像佛教徒
做什麼事都喜歡說「阿彌陀佛」；打
招呼，「阿彌陀佛」；表示感謝，「
阿彌陀佛」；來了，「阿彌陀佛」；
走了，也「阿彌陀佛」。一句阿彌陀
，勝過千言萬語。

另外還有一種語言，叫作「無言」
，也有一種聲音，稱為「無聲」；當

語言文字都無法傳達心聲，無法表情
達意的時候，只好「無聲勝有聲、無
言勝有言」，「無」就成了最好的語
言。無言的抗議、無言的關懷、無言
的教化、無言的說法……「無」比「
有」，境界更高，力量更強。

因此，靈山會上，佛陀「拈花示眾
」，迦葉尊者「破顏微笑」，涅槃妙
心，於焉付囑；維摩居士「一默一聲
雷」，一個沉默，如雷貫耳，千古傳
響。都在說明，無上妙道，不可以言
說，不可以文詮；超越語言文字的限

制，看見「青青翠竹無非般若，鬱鬱
黃花皆是妙諦」時，就能進入真理的
智慧之門。

禪宗語錄裡，常常可見禪師之間，
不按牌理出牌，似乎沒有邏輯可言。

例如：丹霞禪師「燒佛取暖」、石
屋禪師「教人偷心」、文遠禪師「在
大便中乘涼」、洞山禪師「往熱處去
避暑」……乃至祖師們棒喝責罵、逼
問話頭等，都是為了打斷我們的分別
，所謂「言語道斷，心行處滅」，看
見「道」在自己心裡，不在妄想分別

中。
不過，究竟真理固然不可說，一說

即不中；但是對於一般人如果不說，
豈不是永遠無門可入了嗎？這就好比
還沒有過河，哪裡能捨船呢？一旦過
了河、上了岸，當然就不需要把船背
著走。因此，語言文字雖然只是方便
善巧，你能善用它，而不執著它，能
可以藉此了悟心性，那又何愁大道不
辦呢？


